### WHY WE ARE HERE

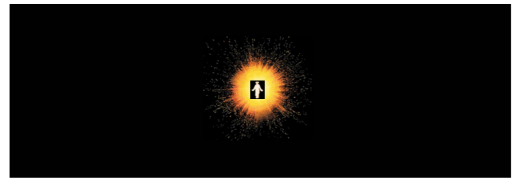
(Extracted from the work THE NEW REVELATION dictated by God to the mystic and prophet Jakob Lorber)

#### 2° CIAK

(NOTE: the words written in black WON'T be seen nor heard in the Film)

# IT WAS THE LONELINESS OF THE «DIVINE BEING» AS A "MAN-GOD" TO DETERMINE THE CREATION OF "BEINGS HIM ALIKE"

- C2/1) And since I, God and Creator, have unveiled the three aspects of My divine Being, now has come the time to unveil an endlessly deep mystery  $(GH/3/25/8)^{(I)}$  concerning My decision to create "beings Me alike".
- C2/2) So listen! I, as a primordial, divine Being, endowed with two polarities, opposed but perfectly balanced, could remain The One I already was from eternity, i.e. an eternal, omnipotent and perfectly self-reliant God  $(GH/2/88/12)^{(2)}$
- C2/3) You see: in spite of the eternal and infinite Perfection of My Life, I tell you that I've got an indispensable Necessity consisting in the wish to enjoy the company of beings Me alike or even better to live along with My children. (SJG/5/157/7-9)<sup>(3)</sup>
- C2/4) Where do this necessity of Mine come from though? Well: it comes from the fact that I certainly am a perfect and omnipotent divine Being, but I am also a UNIQUE Being and that means that ONLY I exist and therefore there is NO OTHER being apart from Me. (GH/1/3/11)<sup>(4)</sup>
- C2/5) What is the consequence of this indisputable reality, that is what is the "condition" I find Myself in as a UNIQUE God?
- C2/6) Listen: «If I am a UNIQUE divine Being and if, apart from Me, there's NO OTHER living being, then I, actually owing to this My UNIQUENESS, am completely ALONE. As a matter of facrt, who can be more lonely than Me, since ONLY AND UNIQUELY I exist?». (SJG/2/58/2-3)<sup>(5)</sup>
- C2/7) But listen further, who, more than I, as a UNIQUE AND ONLY being, can feel Himself to be in the most terrible and desperate loneliness?»
- C2/8) And now listen to the scream of sorrow  $(GH/2/93/18-20)^{(6)}$   $(GH/2/265/22)^{(7)}$  thundering in Me as a Man-God: «I am desperately "ALONE" in the never-ending Infinity!»
- C2/9) And this desperate scream did I hurl into every place of the infinite Space which at the time was utterly void of living beings  $(GH/2/61/26-29)^{(8)}$   $(GH/2/231/28)^{(9)}$ , although from eternity it was filled with particles of life and intelligence!  $(SJG/8/28/15)^{(10)}$
- C2/10) So as you can perceive the terrifying sensation you feel in being completely ALONE, look at this picture which is the picture of My divine Being, as a Man-God, in the very moment when the powerful conflict broke out in Me and out of which sprang up Light (GH/1/5/3)<sup>(11)</sup> and Life. (SJG/2/172/9)<sup>(12)</sup> (on the screen there appears a yellow sun with the edges in flames and with the Man-God within, surrounded by the sheerest darkness)



The condition the divine Being was in, as a Man-God, «in the moment when the powerful conflict broke out in Him and out of which sprang up Light and Life»

C2/11) To share this terrifying sensation of Loneliness, you should imagine that you are all ALONE on the whole planet Earth not being able of finding another human being you alike, after having searched everywhere in every place.

C2/12) Once you've realized that you are all alone on the whole place, wouldn't you fall prey to a dreadful desperation and next to a terrible boredom? (SJG/3/239/4-7)<sup>(13)</sup>

(on the screen there appears the picture of a man who is all alone on the planet Earth)



(a man alone on the planet Earth)

C2/13) In this way you have been able to perceive what I felt in the awareness of being utterly ALONE in the whole Infinity! (SJG/3/239/10-11)<sup>(14)</sup>

C2/14) None of you, though, will ever be able to conceive completely how desperate I felt, as a Man-God, realizing that, apart from Me, there exists no other living being.

C2/15) I assure you that for Me, Man-God, there was nothing more distressing and more frightening than feeling and seeing Myself utterly ALONE in the whole Infinity.

C2/16) Since though it was exactly this distressing situation that induced Me to make up My mind to create other beings Me alike in order to stay for ever in their company, so I wish that you perceive still more profoundly this dreadful sensation through this practical example.



(a man in a dark room)

C2/17) Well, try to shut yourself up in a completely dark room and then look everywhere, right and left, up and down, forward and backward.

C2/18) So, what do you see? I tell you that not only you don't see anything at all, but you don't even see the shape of your human form.

C2/19) And only after you have shut yourself up in a completely dark room even for a short while, will you feel the freezing sensation of Loneliness and the dreadful sensation of Death I felt, as a Man-God, when I was as a blind embryo in the maternal body.  $(GH/1/5/2)^{(I5)}$ 

C2/20) So give it a try and you'll perceive the dreadful sensation that you feel in feeling utterly ALONE and without even seeing the shape of your own being.

C2/21) And right at the time you will understand why I, the unique God and Creator, made up My mind to create beings Me alike and to wish to stay in their company so as not to feel anymore ALONE in the infinite Space, at the beginning void of beings but full only of particles of life and intelligence; this Space then - just after the powerful conflict broken out in Me – got completely pervaded with My Light  $(GH/1/5/3)^{(16)}$  and My Life!  $(SJG/2/172/9)^{(17)}$ 

C2/22) And it was exactly this primordial longing Loneliness that made Me perceive the necessity  $(SJG/8/129/13)^{(18)}$  of staying along with other living beings and this is the real and sole reason why I, as a Man-God who lives in the centre of the primordial Sun, have the indispensable necessity of feeling Myself loved by someone  $(GH/1/3/10-11)^{(19)}$   $(GH/2/219/26-28)^{(20)}$   $(GH/1/156/17)^{(21)}$   $(SJG/3/166/11-17)^{(22)}$  and the inborn wish to love someone.  $(GH/2/251/17)^{(23)}$ 

C2/23) There it is! Listen therefore, once for all, which is the fundamental mystery! The mystery is that I, the UNIQUE divine Being, made up My mind to create other beings Me alike because I'm utterly ALONE!

C2/24) Listen once again the desperate scream that I, as a Man-God, hurled in every point of the Infinity: «I am completely ALONE!» (GH/2/93/18-20)<sup>(24)</sup> (on the screen comes again the picture of the yellow sun, with the edges in flames and with the embryo-Man inside, but with white sound waves irradiating into the sheer darkness and a voice repeating over and over again: «I am completely ALONE! I am completely ALONE! .....»)

C2/25) Besides this Awareness of mine of Uniqueness and therefore of distressing Loneliness, I have as well another most powerful awareness, i.e. that I, as an omnipotent Creator, am able to create whatever I think and whatever I wish for.

C2/26) And so I thought: «If I create beings Me alike, so I will no longer be ALONE in the never-ending Infinity!»

C2/27) And after this thought of Mine I made up My mind to employ all my Wisdom and all My Power to create beings Me alike and to live for ever in their company and so I would no longer have remained ALONE.

C2/28) And so I worked out a great Plan and this Plan alone would have brought me out of this dreadful desperation of Loneliness and out of the frightening and deadly Boredom.  $(SJG/3/238/3-7)^{(25)}$   $(SJG/3/239/10-11)^{(26)}$  and it would have given Me the wonderful bliss  $(SJG/3/239/13)^{(27)}$  of living in the company of beings Me alike.  $(SJG/2/6/3-5)^{(28)}$   $(SJG/3/183/20-22)^{(29)}$ 

# THE PRIMORDIAL «DIVINE BEING» WANTS TO LIVE ALONG WITH SELF-FORMED CHILDREN AND NOT MACHINE-LIKE"

C2/29) Now the time has come to explain to all of you this great Plan worked out by My infinite Wisdom and owing to this Plan there will rise numberless living beings endowed with characteristics similar to those of their own Creator.

C2/30) Listen then and look and understand as well the greatness of this Plan of Mine!

C2/31) The first thing I did was to determine the characteristics the beings should have had in order to live along with Me i.e. with the divine Being in a spiritual human form that I' would have created later on and not with the Man-God living in the primordial Sun.

C2/32) And since I was a very wise Creator, i already knew that I could create just two types of beings:

C2/33) 1st) create free beings independent of Me doing what they want;

C2/34) 2nd) create beings bound to Me doing just what I like.

C2/35) Well, you must know, first of all, that the free and independent beings can acquire this characteristic only through a Method called "Self-formation" I'll point it out to you in a short while, whereas the beings bound to Me acquire this characteristic through a Method called "Compulsion", which produces machine-like men or automatons or robot-beings. (SJG/2/58/12-13)<sup>(30)</sup>

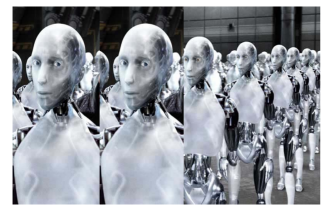
C2/36) And therefore it becomes immediately clear that the first category of beings, i.e. the free and independent ones, can make up their minds to leave Me  $(GH/3/25/17)^{(31)}$ , the Creator, and choose to live with Me and to love Me, i.e. to live and to love one the other, instead of living and loving The One created them only in order to stay in their company and to live for ever together in a mutual exchange of love.

(Scenes with people hugging Jesus and exclaiming: "My Father, I love you" and other scenes with people avoiding Him and leaving Him)

C2/37) This was therefore the first possibility.



(Human beings free and.....)



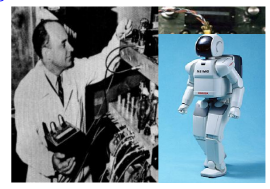
(.....robot-beings)

C2/38) It comes clearly out as well that the second category of beings i.e. the ones bound to Me though Compulsion and programmed just to do what I would have had them to do (GH/3/25/16)<sup>(32)</sup>, they would always have given Me joy and satisfaction and they would never have disappointed Me in anything, since they would always have pleased Me in everything I would have asked them to do. (Scenes with robot-beings hugging Jesus and exclaiming: "My Father, I love you ever so much ever so much", but with a machine-like voice and 'gestures')

C2/39) I though, as the greatest Wiseman, knew perfectly well that living along with a machine-like being, i.e. programmed, can appear at the start a wonderful thing, but then there follows a sort of dissatisfaction, addiction and boredom and whatsoever scientist in robotics of your Earth knows it very well since, after having programmed a robot-being, knows in advance what will be the behaviour of the robot concerning any of his requests!

C2/40) In the person who knows in advance the behaviour of a being he is living with, there comes soon weariness, addiction and annovance toward this being.

C2/41) I'll give you an example, so as you can understand what you feel when you live along with a robot-being. Let's pretend that one of your scientists of the Earth programs a robot-being he has built in a way that, when he asks it: "Do you love Me?", it turns out that the robot goes immediately to meet him and hugs him and kisses him and answers as well: "Yes, yes, I love you ever so much". Well, you must know that the initial joy felt at the beginning by your scientist-programmer cease immediately as soon as he thinks that this behaviour is due to the "instructions" he himself has put into the robot-being he has built



(scientist programming a robot)

C2/42) But already after a couple of these questions, your scientist-programmer gets "tired" to see always the same scene and to receive over and over again the same repeated answer and without ever the slightest variation.

C2/43) But already after a couple of these questions, your scientist-programmer gets "tired" to see always the same scene and to receive over and over again the same repeated answer and without ever the slightest variation.

C2/44) But what a huge satisfaction your earthly scientist would feel if he were able to build a free and independent being, which has formed itself intellectually by itself, which behaves in an utter spontaneous way and acts in a way the scientist himself doesn't know in advance?

C2/45) And what endless joy would the earthly scientist feel when he sees that this free and independent being, after having understood his ingeniousness and his wisdom, runs to meet



(love hug)

him Spontaneously and hugs him and kisses him with affection and joy and tells him: "Thank you, my creator, for having created me in such a perfect way and able to appreciate your ingeniousness and your wisdom and thank you for having given me the possibility of staying with you, loving you, and learning always new things from you!"?

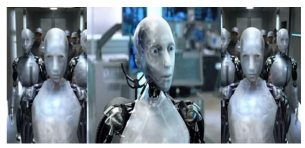
C2/46) Well, the joy this scientist would feel is exactly the same as a fiancé when he sees that his beloved sweetheart – after having known him very well – runs to meet him and hugs him and kisses him, full of love, trust and admiration for his wonderful characteristics. (scene of a sweetheart running towards her beloved and hugs him and kisses him and tells him: "I'm in love with you")

C2/47) At this point I ask you: «Which two types of beings would you like to live with? With the free, independent and spontaneous ones who are also so "changeable" so as to surprise you all the time with their ever-changing behaviours or with the monotonous or robot-like beings whose answers to your questions you know in advance as well as the behaviours they will have concerning your requests?

C2/48) And which of these two possibilities do you think I chose at the time?».







(programmed and machine-like beings)



C2/49) It's natural that I, as the supremely wise divine Being, chose the FIRST possibility i.e. that of living with beings which should have recognized Me first and next – of their spontaneous will – should have had to love Me and to wish to stay for ever with Me.

C2/50) I made up therefore My mind to create beings Me alike, but not machine-like men, i.e. programmed by Me So as they love Me "compulsively", but I wanted to create beings that could "freely" decide to love Me.

C2/51) I wish a "spontaneous love", i.e. I wish that the love for Me rises out of My very creatures and that they meet Me spontaneously thanks to the love for Me risen in them by the acknowledgement of My infinite and wonderful divine Characteristics.

C2/52) That's what I want, that's what I wish and exactly out of this love necessity of Mine and out of this indescribable future joy I have been working for eternal times

(Jesus' hug)

C2/53) And now that you have learned what was My irrevocable eternal Decision, due to My love necessity risen out of My infinite Loneliness, I explain you the Plan which will give Me – no longer as God and Creator but as good Father (GH/1/3/3)<sup>(33)</sup> full of Love – the utmost Bliss (GH/1/3/10-11)<sup>(34)</sup> which I determined only for Me, i.e. that of creating children of Mine, of loving them and being loved by them and they as well will rejoice with Me from bliss to bliss. (Scenes with many persons hugging Jesus and exclaiming: "My Father, we love you and want to stay for ever with you". And Jesus says: "I love you too ever so much and thanks to you now I no longer feel ALONE in the Infinity")



(Jesus hugs the children He mostly delights in)

<sup>1</sup> (*GH/3/25/8*) Ma ugualmente Io ti farò luce mediante una similitudine! Quanto più tu con l'andare del tempo considererai questa similitudine, tanto più penetrerai profondamente nello spirito di verità di **questo mistero infinitamente profondo,** ascolta dunque.

<sup>2</sup> (GH/2/88/12) E se questa funzione di utile contrapposizione viene a mancare, a che cosa si ridurranno col tempo i figli? Io ti dico che questi si esaurirebbero fino all'ultima goccia del loro essere, ed il Padre dovrebbe cessare per sempre dalla Sua funzione distributrice, e con ciò Egli dovrebbe costituire in Se Stesso il contrapposto in modo da restare quello che in sé Egli era dall'eternità, cioè un Dio eterno, potente e perfettamente sufficiente a Se Stesso!

<sup>3</sup> (SJG/5/157/7-9) 7. [...] O forse tu pensi che la Perfezione eterna ed infinita della Mia Vita sarebbe, di per se stessa, di qualche vantaggio a Me Stesso e fonte di beatitudine per Me? In verità ti dico: "No affatto!". 8. La Mia propria somma felicità sta nella innumerevole partecipazione a crescere nei Miei altrettanto innumerevoli, incompleti figlioletti, nell'aumento della loro conoscenza e del loro perfezionamento, e nella loro crescente attività che ne consegue. La loro gioia per una facoltà più completa, raggiunta faticosamente, è anche la Mia gioia sempre rinnovata. E certamente è solo così che la Mia infinita Perfezione acquista il valore inestimabile: quando ad essa aspirano sempre di più i figlioletti ancora infanti, e quando essa parzialmente si dà a conoscere anche in loro, crescendo in maniera inconfondibile! Comprendi quello che con ciò voglio dirti? 9. Se non fosse così, credi che Io avrei mai formato un mondo, e un qualche essere vivente su di esso? Tutto ciò è stato per Me, già da tempi eterni, sempre una indispensabile necessità, senza la quale un qualsiasi mondo non sarebbe mai stato né creato né popolato di esseri di ogni specie.

<sup>4</sup> (GH/1/3/11) Il Signore: «[...] e Io sono Padre con ogni diritto, e nessuno può toglierMi questo diritto, poiché Io sono l'Unico, il Solo, e all'infuori di Me non c'è più nessuno»

<sup>5</sup> (SJG/2/58/2-3) 2. Dicono i due angeli: «Egli Stesso vuole che sia così, perché i figli hanno dall'eternità il diritto di conversare con il Padre a loro piacimento! [...] E in verità chi avrebbe potuto Egli interrogare se non unicamente Se Stesso, dato che prima di Lui non esisteva alcun essere in tutta l'immensità? 3. Dunque, quando tu parli con Lui come con un tuo pari, fai benissimo, perché Dio, all'infuori di Se Stesso, non ha nessuno con cui poter scambiare parola. Ma le Sue creature, che da Lui procedono, godono per Suo volere di una tale libertà che esse possono parlare con Dio e Dio con loro così come può parlare un uomo ad un altro uomo e, per conseguenza, il fatto che tu parli con Lui come con un altro tuo simile resta perfettamente nell'ambito dell'Ordine, poiché la creatura è degna del suo Creatore ed il Creatore è degno della Sua creatura.

<sup>6</sup> (GH/2/93/18-20) 18. [Dissi Io, quale Alto Abedam:]: «Oh, quanto tempo Io ho ardentemente bramato di avere un fratello; ma finora nessuno ha voluto diventarMi tale nel Mio Amore, di sua spontanea volontà. 19. Ora però sei stato tu Set a diventarMi quello che il Mio cuore da tante eternità aveva bramato invano. 20. Lascia dunque che Io gioisca sul tuo petto, perché Io ora non sono più solo nell'Infinità immensa! Oh, non invano ho colmato lo Spazio sconfinato di innumerevoli esseri di ogni specie per amore di un fratello, e non invano ho chiamato fuori da Me innumerevoli esserciti di spiriti!

<sup>7</sup> (*GH*/2/265/22) Poi **il Signore** tacque, ed Egli Stesso **in segreto pianse** di immenso Amore e di Misericordia con i poveri figlioletti.

<sup>8</sup> (*GH*/2/61/26-29) 26. [Dissi Io, quale Alto Abedam:] O Sehel, Mio grande prediletto, Mi riconosci ora come già dalle eternità hai riconosciuto Me, che sono il tuo Padre amato e santo? 27. Ti ricordi quando al Mio fianco ti libravi attraverso lo **Spazio infinito ancora interamente vuoto,** ed allora Io ti dissi: "O fedele fratello del Mio Amore! Vedi, un nostro fratello [Lucifero] è caduto nella **profondità infinita, la quale è colma senza fine in eterno del fuoco della Mia Divinità più infinita ed eterna!** 28. Facciamo dunque in modo che da questa lacrima che è sgorgata dal Mio occhio sia costituito un primo Sole!". E tu rispondesti: "O Padre santissimo! Sia fatta la Tua santa Volontà!". 29. E mentre così ti esprimevi, ti ricordi ancora come anche dal tuo occhio cadde una lacrima, ed Io benedissi questa stessa lacrima, e nuovamente ti parlai dicendo: "O caro fratello del Mio eterno infinito Amore, vedi, grazie a questa tua lacrima, questo Sole, questo primo e massimo Sole sarà fecondato affinché un giorno, per suo tramite, **lo Spazio senza fine debba venire interamente colmato di innumerevoli figli simili a lui**, fin dove il fuoco eterno della Mia Divinità ha il suo eterno principio!"?

<sup>9</sup> (GH/2/231/28) Certamente un tempo l'amore in Me era circondato anche dall'Ira, ma allora l'Infinità era ancora vuota di ogni creatura, sia spiritualmente che materialmente!

<sup>10</sup> (SJG/8/28/15) Fatevi perciò esattamente la rappresentazione opposta del **grande Spazio eternamente** infinito, e immaginatevi che in esso non c'è neppure un punticino privo di vita e di intelligenza.

<sup>11</sup> (GH/1/5/3) E vedi, allora sorse un grande rumoreggiare, fremere e infuriare, e vedi, l'Amore venne angustiato e premuto da tutte le parti, così che l'Amore tremò fin nell'intimo! E l'Amore percepì tutto ciò, e il rumoreggiare divenne un suono, ma il suono divenne nell'Amore una Parola, e la Parola disse: "Sia Luce!". E allora divampò nel cuore la fiamma dell'Amore che si era acceso, e fu Luce in tutti gli spazi

#### dell'Infinità!

<sup>12</sup> (*SJG*/2/172/9) Anzi, questa Mia dolcissima Dottrina giungerà con il tempo perfino a scatenare le guerre più sanguinose, ma tali fatti purtroppo non possono essere evitati; **infatti è da un conflitto potente in Dio che poi sorse la Vita.** 

<sup>13</sup> (SJG/3/239/4-7) 4. Risponde Murel: «Non proprio per questo, ma affinché sappiate come io ho compreso tutto questo! Io mi immagino un uomo che, dotato di ogni sapienza, si trovi tutto solo sulla cara Terra di Dio. Egli bramerebbe di manifestarsi fedelissimamente agli altri uomini, se ce ne fossero in qualche luogo, e va esplorando la Terra minutamente in ogni suo angolo, senza tuttavia trovare un essere vivente e pensante. La sua grande sapienza comincia allora a pesargli, poiché tutto ciò che egli fa e crea non viene riconosciuto e apprezzato da nessuno. Ma in quali condizioni d'animo dunque dovrebbe con l'andar del tempo venire egli a trovarsi? Non dovrebbe disperarsi? La terribile noia non lo divorerebbe del tutto? 7. Quale destino spaventoso non dovrebbe essere quello di un uomo assolutamente solo, il quale non riuscisse a trovare in tutto il mondo un secondo essere umano cui poter elargire un beneficio! Dunque l'amore è un elemento puro divino di vita, perché l'impossibilità di manifestarsi fattivamente agli altri deve renderlo supremamente infelice!

<sup>14</sup> (SJG/3/239/10-11) 10. E così, sulla base di questa mia percezione ben fondata, io posso del tutto logicamente ammettere, ovviamente secondo i nostri umani concetti, che **Dio, il Signore, dovrebbe finire col venire oppresso da una noia spaventosa** anche se Egli vedesse intorno a Sé tutta l'Infinità ricolma dei mondi più meravigliosi, sui quali però non esistesse alcun essere capace di riconoscere Colui che li avesse creati fuori dal Suo Amore, di amarLo e di sentire immensa gioia nel contemplare le innumerevoli opere prodigiose della Sua Sapienza e Potenza. Ma perché possa venire riconosciuto e amato è necessario che il Creatore venga incontro alla creatura, e il Padre al figlio, e che gli Si riveli in maniera tangibile da rendere possibile alla creatura, e particolarmente al figlio, di riconoscere il Creatore, il Padre come Tale. 11. Qualora questa condizione non venisse adempiuta, **Dio avrebbe creato invano angeli e uomini,** nonché tutto ciò che esiste; **Egli poi rimarrebbe eternamente solo** ad ogni modo, e le Sue creature, per quanto meravigliosamente belle, ne saprebbero di Lui tanto quanto può l'erba saperne del mietitore, che la taglia e la mette ad asciugare per farne del fieno.

<sup>15</sup> (*GH/1/5/2*) La Divinità era fin dall'eternità la Forza che compenetrava tutta l'infinità dell'Infinità, ed era ed è e sarà eternamente l'Infinità Stessa. Al centro della Sua profondità Io ero, dall'eternità, l'Amore e la Vita Stessa in Essa; ma vedi, **Io ero cieco come un embrione nel corpo materno!** 

<sup>16</sup> (*GH/1/5/3*) E vedi, allora sorse un grande rumoreggiare, fremere e infuriare, e vedi, l'Amore venne angustiato e premuto da tutte le parti, così che l'Amore tremò fin nell'intimo! E l'Amore percepì tutto ciò, e il rumoreggiare divenne un suono, ma il suono divenne nell'Amore una Parola, e la Parola disse: "Sia Luce!". E allora divampò nel cuore la fiamma dell'Amore che si era acceso, e fu Luce in tutti gli spazi dell'Infinità!

<sup>17</sup> (SJG/2/172/9) Anzi, questa Mia dolcissima Dottrina giungerà con il tempo perfino a scatenare le guerre più sanguinose, ma tali fatti purtroppo non possono essere evitati; **infatti è da un conflitto potente in Dio che poi sorse la Vita.** 

<sup>18</sup> (SJG/8/129/13) [Dice il Signore:] «Se Dio non avesse avuto bisogno degli uomini per il sempre maggiore appagamento del Suo Amore, Egli non li avrebbe neppure creati; dato però che Egli li ha creati, si prende anche cura di loro e della loro conservazione eterna, e mostra con ciò che per Lui tutto ciò che conta sono gli uomini, e allora anche per gli uomini tutto ciò che conta dovrebbe essere Dio! Ed ora, amico Mio, hai compreso bene tutto ciò?»

<sup>19</sup> (GH/1/3/10-11) 10. [...] Oh, che cosa sono per Me, il Padre, tutte le gioie e le beatitudini dei Miei Cieli in confronto a quella di essere amato dai Miei diletti figli quale unico e vero Padre! 11. Vedi, tutte le beatitudini ve le do in cambio di questa sola, che Io ho stabilito solo per Me»

<sup>20</sup> (GH/2/219/26-28) 26. Ma allora fate così anche voi! Amate il Padre perché la Sua Essenza è Amore, e Amore è la Sua necessità infinita. In questo modo voi Gli avete dato tutto e Gli avete sacrificato quello che Egli vi ha dato! Giacché più della Sua propria Vita Egli non poteva donarvi, ma l'amore è la vostra vita ed al tempo stesso anche la Vita di Dio in voi. 27. Se voi per conseguenza amate Dio, il Padre, allora voi fate quello che Egli prende in considerazione e di cui pure unicamente Egli Si compiace! 28. Tale è quindi la Volontà di Dio, e cioè che noi Lo amiamo sopra ogni cosa. Facciamo dunque così, e noi avremo eternamente la vita! Amen.

<sup>21</sup> (*GH/1/156/17*) Tuttavia c'è un divario fra Me e il fidanzato: **Io** vengo con Amore, porto Amore, dono Amore, **cerco amore e richiedo amore.** 

<sup>22</sup> (SJG/3/166/11-17) 11. (Dice Cornelio:) Ma ora tocca a Te, o mio Tutto, mio massimo Amico e Maestro santissimo dall'eternità! Oh Gesù, dilettissimo Amico mio! Vedi, ora tutta la Tua Onnipotenza Ti sarà debole scudo di fronte al mio grande amore per Te! **Bisogna che Tu lasci che Ti abbracci con tutta la mia forza!** Io così ho fatto finora ogni giorno e più volte in spirito, ma adesso lo faccio una volta anche nella

maniera della realtà materiale!». 12. E dicendo queste parole Cornelio Mi strinse quasi convulsivamente al suo cuore, e coperse il Mio capo di baci e di ardentissime lacrime di gioia. [...] 14. (Dissi Io:) "Questa tua dimostrazione d'amore Mi ha rallegrato fino nelle più intime fibre del Mio Essere, e tu con ciò hai fatto verso Me una cosa di cui fino a questo momento l'eternità non può fornire un secondo esempio, tranne quello dei piccoli fanciulli che prima degli adulti riconoscono il Padre loro. Ma ora lascia che Io ti abbracci a Mia volta!». 15. Dice Cornelio, piangente di gioia: «O Signore, Mastro e Dio! Di una simile grazia infinitamente santa non sarò mai degno in eterno!». 16. Dico Io: «Ebbene, sono Io che te ne rendo degno, vieni dunque qui da Me!». 17. E Cornelio Mi si avvicinò ed Io lo abbracciai. Ed egli, vinto dall'emozione, si diede fortemente a piangere ed a singhiozzare.

<sup>23</sup> (GH/2/251/17) Ma se capitasse che un figlio si potesse salvare solo alla condizione che Io donassi per lui questa Mia unica, eternissima Vita, ebbene, anche questa Mia Vita Io la sacrificherei piuttosto di perdere uno solo dei Miei figli! O Enoc, puoi tu concepire questo Amore?»

<sup>24</sup> (GH/2/93/18-20) 18. [Dissi Io, quale Alto Abedam:]: «Oh, quanto tempo Io ho ardentemente bramato di avere un fratello; ma finora nessuno ha voluto diventarMi tale nel Mio Amore, di sua spontanea volontà. 19. Ora però sei stato tu Set a diventarMi quello che il Mio cuore da tante eternità aveva bramato invano. 20. Lascia dunque che Io gioisca sul tuo petto, perché Io ora non sono più solo nell'Infinità immensa! Oh, non invano ho colmato lo Spazio sconfinato di innumerevoli esseri di ogni specie per amore di un fratello, e non invano ho chiamato fuori da Me innumerevoli esserciti di spiriti!

<sup>25</sup> (SJG/3/238/3-7) 3. Risponde Mataele: «[...] Perciò noi avremmo, attraverso tutte le eternità, sempre in assoluta abbondanza da imparare e da comprendere sempre cose nuove! Ma è anche molto bene che sia così! 4. Io trovo che veramente non mi converrebbe affatto se tutto mi riuscisse ora chiaro come riesce chiaro al Signore Stesso. Se in tutta l'infinità non vi fosse per me niente più di sconosciuto, io mi troverei ben presto sazio della vita, mentre invece esiste una quantità così sterminata di cose profondamente nascoste entro il velo più fitto del mistero che noi non arriveremo mai in eterno a portarle alla luce. Io devo ora confessare apertamente che, oltre a ciò, la beatitudine di Dio non dovrebbe essere assolutamente da invidiare se noi, come Sue creature e figli, conoscessimo tutto così chiaramente come Egli Stesso conosce, e la Sua eterna ed infinita Sapienza 'totale' dovrebbe venirGli terribilmente a noia qualora Egli dovesse impiegarla unicamente per Se Stesso! 5. Ma è appunto perciò che Egli rese colmo lo spazio infinito di opere innumerevoli corrispondenti alla Sapienza e Potenza Sue infinite, e creò degli esseri pensanti e dotati anche di molta sapienza. Costoro, sempre presi in sommo grado da tale profondità di Sapienza e di Potenza divine, ricercano e ammirano continuamente le profondità divine della Sapienza e Potenza dell'Un Creatore, e ad ogni nuova rivelazione vengono trascinati a nuova ammirazione e adorazione, e sentono potenziarsi in loro l'amore per Lui! 6. Ebbene, questa sola cosa deve costituire per Dio la reale beatitudine! Per Lui, il Creatore e Padre degli angeli, dei mondi, degli esseri umani e dei Suoi figli, questa deve essere la sola massima delizia, quella cioè di rendere sempre maggiormente beati tutti coloro che sempre più riconoscono ed amano Lui e le Sue Parole! 7. Per preparare la via ad una beatitudine sempre maggiore a noi uomini di questa Terra, a voi angeli di tutti i Cieli e a tutte le creature dimoranti nell'immensità, Egli Stesso venne come Uomo a noi su questa Terra allo scopo di manifestarSi formalmente a noi, tangibilmente nella carne e nel sangue come un uomo si manifesta al proprio simile. Amico, essere o angelo dall'eternità, oppure semplice creatura umana come sono io, tutto ciò il Signore non lo fa soltanto per amor nostro, ma anche per amor Suo, perché con l'andar dei tempi Egli si consumerebbe dalla gran noia, quando con tutta la Sua Onniscienza dovesse risultarGli in maniera supremamente chiara in Sé che Egli, quale l'Intelligenza per quanto eterna e perfettissima ma tuttavia pur sempre senza forma al massimo grado, non potrebbe mai venire contemplato dalle Sue creature e ancor meno esse potrebbero comunicare direttamente con Lui, e perciò rimarrebbe per loro un Dio sconosciuto!

<sup>26</sup> (SJG/3/239/10-11) 10. E così, sulla base di questa mia percezione ben fondata, io posso del tutto logicamente ammettere, ovviamente secondo i nostri umani concetti, che **Dio, il Signore, dovrebbe finire col venire oppresso da una noia spaventosa** anche se Egli vedesse intorno a Sé tutta l'Infinità ricolma dei mondi più meravigliosi, sui quali però non esistesse alcun essere capace di riconoscere Colui che li avesse creati fuori dal Suo Amore, di amarLo e di sentire immensa gioia nel contemplare le innumerevoli opere prodigiose della Sua Sapienza e Potenza. Ma perché possa venire riconosciuto e amato è necessario che il Creatore venga incontro alla creatura, e il Padre al figlio, e che gli Si riveli in maniera tangibile da rendere possibile alla creatura, e particolarmente al figlio, di riconoscere il Creatore, il Padre come Tale. 11. Qualora questa condizione non venisse adempiuta, **Dio avrebbe creato invano angeli e uomini,** nonché tutto ciò che esiste; **Egli poi rimarrebbe eternamente solo** ad ogni modo, e le Sue creature, per quanto meravigliosamente belle, ne saprebbero di Lui tanto quanto può l'erba saperne del mietitore, che la taglia e la mette ad asciugare per farne del fieno.

<sup>27</sup> (SJG/3/239/13) Ma in questo modo poi tutto è nel massimo ordine, e ormai non dipende più che da noi uomini l'impiegare con tutta coscienza i mezzi vitali che ci vengono consigliati, e la grande duplice meta è

raggiunta, vale a dire: "Il figlio ha riconosciuto il suo eterno Padre santo, egli Lo contempla con occhi ebbri d'amore, e di Lui si rallegra a dismisura; d'altro canto il Padre si rallegra oltre ogni dire per il fatto che Egli ora non è più solo, bensì Si trova raggiante in mezzo ai Suoi figli che Lo riconoscono, Lo lodano e Lo amano sopra ogni cosa e che sempre e nuovamente restano lietamente meravigliati al cospetto delle Sue opere prodigiose, ed inneggiano alla Sua Potenza infinita e alla Sua Sapienza! Ed in queste condizioni sì che ci deve essere beatitudine in sovrabbondanza, tanto per il Creatore quanto per la creatura!".

<sup>28</sup> (SJG/2/6/3-5) 3. Fausto Mi ringrazia caldamente per i chiarimenti dati e dice: «[...] Tutto ciò mi è dunque ormai chiaro come la luce del sole, ma di una cosa sola non posso formarmi ancora un concetto ben preciso e questa è la beatitudine di Dio! 4. Dimmi! Quale gioia può avere Dio della Propria vita indistruttibile, Egli a Cui dalle eternità e per le eternità in maniera sempre uguale e con la chiarezza più evidente devono essere note nella loro più intima essenza le ragioni di ogni essere? Come può essere per Lui una fonte perenne di beatitudine questa necessaria perpetua visione sempre ugualmente perfetta, senza poter provocare mai in Se Stesso un cambiamento qualsiasi, stato questo di cose che dovrebbe finire con l'uccidere dalla noia qualsiasi uomo?». 5. Gli rispondo Io: «Guarda qui gli uomini. Questi sono la gioia di Dio, quando essi nell'Ordine divino diventano quello che sono chiamati a diventare, in essi Egli ritrova il Suo simile, ed il loro continuo assurgere a sempre maggiore perfezione in ogni campo della conoscenza e con ciò nell'amore, sapienza e bellezza, costituisce la Sua gioia più pura e la felicita indistruttibile! Infatti tutto quello che l'Infinito comprende, esiste soltanto per amore del piccolo uomo e nell'Eternità non c'è nulla che non sia per amore del piccolo uomo. Ecco che tu ora conosci anche questo.

<sup>29</sup> (SJG/3/183/20-22) 20. Quale beatitudine potrebbe rappresentare per un Dio infinito, se Egli potesse bensì vedere i Suoi cari figli, ma questi non potessero vedere Lui altrimenti se non quale un mare infinito di Luce? Invece così Tu hai procurato la felicità suprema agli esseri umani, ma nello stesso tempo anche a Te Stesso, quale il vero, unico ed amorosissimo Padre dei Tuoi figli! 21. Quale compiacimento potresti Tu Stesso trovare nel Tuo figlio migliore e di cuore più puro, quando sei conscio, in maniera certa e chiarissima, che egli in eterno non Ti potrà mai vedere ed udire? 22. Dunque, tutto ciò Tu, o Signore, l'hai fatto per amore Tuo e degli uomini, affinché i puri fossero in Te immensamente felici, e Tu pure potessi godere in loro il massimo diletto e la suprema beatitudine!

<sup>30</sup> (SJG/2/58/12-13) 12. Infatti se l'uomo potesse venire perfezionato usando una qualche **costrizione** sia esteriore che interiore, noi avremmo ad esuberanza **il potere di legare e costringere** tutti gli uomini in maniera tale che essi sarebbero del tutto impossibilitati ad agire contro qualsiasi legge. Ma **con ciò noi angeli verremmo a ridurre l'uomo**, che dovrebbe divenire perfettamente simile a Dio in piena libertà, **ad una macchina animata, ad un automa** altrettanto incapace di decidersi ad un'attività libera ed efficace, quanto lo è la spada, per quanto acuta, della giustizia senza essere brandita da una mano esperta. 13. Da tutto ciò puoi rilevare molto chiaramente che **con qualunque genere di costrizione non c'è mai in eterno niente da ottenere.** 

<sup>31</sup> (*GH/3/25/17*) Allora la sapienza dell'artefice si concentra nel pensiero e poi dice: «L'opera [ovvero la donna da me creata] è pronta; ma in essa non vi è altro se non me stesso! Se la lascio così, ne ricaverò ben poco frutto; ma se io concedo all'opera [alla donna da me creata] una vita ad essa propria, libera ed indipendente, certo che **allora devo essere pronto ad accettare l'eventualità che essa si allontani da me** e che faccia a seconda del suo proprio libero volere.

<sup>32</sup> (GH/3/25/16) Però, l'opera [la donna creata dall'artefice] è tuttora come una macchina morta fra le mani della sua volontà, non si muove diversamente da come soltanto la volontà dell'artefice le imprime di fare, ed essa parla solamente di ciò che le ispira l'artefice col pensiero dentro di lei, e che egli vuole venga proferito dall'opera [dalla donna] stessa.

<sup>33</sup> (*GH/1/3/3*) Ma gli uomini di questa Terra li suscitai dal centro del Mio Cuore, e li creai perfettamente a Mia immagine e somiglianza, ed **essi non dovrebbero essere soltanto Mie creature, ma i Miei cari figli,** che **Mi devono riconoscere non come Dio e Creatore, ma solo come il loro buon Padre,** Colui che, dopo un breve periodo di prova, vuole riprenderli interamente con Sé, affinché essi abbiano tutto quello che ha Lui Stesso, e possano abitare presso di Lui eternamente, e con Lui regnare e governare l'Universo.

<sup>34</sup> (*GH/1/3/10-11*) 10. [...] Oh, che cosa sono per Me, il Padre, tutte le gioie e le beatitudini dei Miei Cieli in confronto a quella di essere amato dai Miei diletti figli quale unico e vero Padre! 11. Vedi, tutte le beatitudini ve le do in cambio di questa sola, che Io ho stabilito solo per Me»